. N A R W i . .

=T e i i e

. = L L e T s :ri:i:‘- e wig” et T e ™ o™ i ;

W R RSN R N R R W R R S i R

S .
£,

Pendidihan

Islam

¢ Berbasis Kearifan Lokal ¢ = - . E

-

3 . 1 "III 3 ‘-‘I .
. Menelusuri Nilai-Nilai Tradisi Mappanre Temm:’-; T
e i di Tanah Bugis

2t oL -4 mnppcpanet ¥ T
= i ] A—_—— Fiire Ll

Editor: Dr. Ramdanil Mubarok, S.Pd.1., M.M.



Pendidihan

Islam

Berbasis Kearifan Lokal

Menelusuri Nilai-Nilai Tradisi Mappanre Temme’
di Tanah Bugis

Jumrianah, M.Pd.L

Editor: Dr. Ramdanil Mubarok, S.Pd.I., M.M.



PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL
Menelusuri Nilai-Nilai Tradisi Mappanre Temme’ di Tanah Bugis

Penulis : Jumrianah, M.Pd.1.
Editor : Dr. Ramdanil Mubarok, S.Pd.I., M.M.

ISBN : 978-623-127-565-3

Copyright © Januari 2026
Ukuran: 15.5 cm x 23 cm; Hal: x + 180

Isi merupakan tanggung jawab penulis.
Hak cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip atau memperbanyak baik
sebagian ataupun keseluruhan isi buku dengan cara apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Desainer sampul : Muhammad Ridho Naufal
Penata isi : D Gea Nuansa

Cetakan I, Januari 2026

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh

CV. Literasi Nusantara Abadi

Perumahan Puncak Joyo Agung Residence Kav. B11 Merjosari
Kecamatan Lowokwaru Kota Malang

Telp : +6285887254603, +6285841411519

Email: penerbitlitnus@gmail.com

Web: www.penerbitlitnus.co.id

Anggota IKAPI No. 209/JT1/2018



Kata Pengantar

uji syukur ke hadirat Allah SWT. atas limpahan rahmat, taufik, dan
P inayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan buku referensi
berjudul Pendidikan Islam Berbasis Kearifan Lokal: Menelusuri Nilai-Nilai
Tradisi Mappanre Temme’ di Tanah Bugis. Shalawat serta salam semoga
senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW,, suri teladan bagi
seluruh umat manusia dalam membangun akhlak, ilmu, dan peradaban.

Buku ini lahir dari keinginan untuk menggali dan menghidupkan
kembali nilai-nilai pendidikan Islam yang berakar kuat dalam tradisi
masyarakat Nusantara, khususnya masyarakat Bugis. Tradisi Mappanre
Temme’ atau prosesi khatam Al-Qurian bukan hanya warisan budaya
keagamaan, melainkan juga cerminan spiritualitas, adab, dan karakter
sosial yang luhur. Nilai-nilai seperti keikhlasan, syukur, penghormatan
kepada guru, serta kebersamaan menjadi inti yang relevan dengan tujuan
pendidikan Islam sepanjang masa.

Di tengah tantangan modernitas, pendidikan Islam perlu memiliki
akar kultural yang kokoh agar mampu melahirkan generasi berakhlak,
berpengetahuan, dan berjati diri. Dengan pendekatan interdisipliner
antara pendidikan Islam, antropologi budaya, dan teologi sosial, buku
ini berupaya menggali serta merevitalisasi nilai-nilai pendidikan Islam
yang terkandung dalam tradisi lokal, kemudian menyajikannya sebagai
model konseptual pendidikan Islam berbasis budaya. Pendekatan ini
diharapkan dapat memperkaya teori dan praktik pendidikan Islam yang
lebih kontekstual, moderat, dan relevan dengan realitas sosial masyarakat
Indonesia.

Sebagai buku referensi akademik, karya ini ditujukan tidak hanya bagi
kalangan dosen, mahasiswa, dan pemerhati pendidikan Islam, tetapi juga
bagi para guru, pengasuh pesantren, pemerhati budaya, serta pembuat
kebijakan pendidikan. Buku ini diharapkan menjadi rujukan ilmiah yang



memperkuat khazanah pemikiran pendidikan Islam di Indonesia serta
berkontribusi dalam memperkokoh moderasi beragama dan revitalisasi
nilai-nilai budaya bangsa.

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada semua pihak yang
telah memberikan dukungan, motivasi, dan arahan dalam proses penulisan
karya ini, khususnya kepada Dr. Ramdanil Mubarok, S.Pd.I., M.M. selaku
editor yang telah banyak memberikan masukan berharga. Semoga Allah
SWT. senantiasa memberkahi setiap upaya kecil dalam menebar ilmu
dan nilai kebaikan.

Penulis menyadari bahwa buku ini masih memiliki keterbatasan,
baik dalam analisis maupun keluasan bahasan. Oleh karena itu, kritik dan
saran yang bersifat membangun sangat diharapkan untuk penyempurnaan
pada edisi berikutnya.

Akhirnya, semoga buku ini dapat memberikan manfaat ilmiah,
memperkuat akar keilmuan pendidikan Islam yang berkarakter lokal,
serta menjadi sumbangsih kecil dalam membangun peradaban ilmu
pengetahuan yang beradab dan berkepribadian Indonesia.

Sangatta, Januari 2026

Penulis

Jumrianah, M.Pd.I.

iv



Prakata Editor

lhamdulillah, segala puji bagi Allah SWT., Tuhan semesta alam

yang telah melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya kepada
kita semua. Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada
junjungan kita Nabi Muhammad SAW.,, beserta keluarga, sahabat, dan
para pengikutnya hingga akhir zaman.

Buku Pendidikan Islam Berbasis Kearifan Lokal: Menelusuri Nilai-Nilai
Tradisi Mappanre Temme’ di Tanah Bugis merupakan sebuah kontribusi
penting dalam memperkaya khazanah keilmuan pendidikan Islam di
Indonesia. Kehadiran buku ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam
tidak hanya bertumpu pada teks dan teori normatif, tetapi juga hidup dan
berakar dalam realitas sosial-budaya masyarakat.

Nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi Mappanre Temme’ menjadi
bukti bahwa Islam mampu berakulturasi dengan budaya lokal tanpa
kehilangan kemurnian ajarannya. Kearifan lokal seperti rasa syukur,
penghormatan kepada guru, dan semangat kebersamaan yang terwujud
dalam prosesi khataman Al-Quran masyarakat Bugis adalah manifestasi
nyata dari nilai-nilai pendidikan Islam yang membumi.

Sebagai editor, saya memandang buku ini tidak hanya bernilai ilmiah,
tetapi juga memiliki pesan moral dan kultural yang sangat relevan dengan
konteks pendidikan Islam kontemporer. Integrasi antara kearifan lokal
dan nilai-nilai Qurani yang ditawarkan dalam buku ini menjadi salah
satu bentuk ijtihad intelektual untuk membumikan pendidikan Islam yang
humanis, inklusif, dan kontekstual.



Saya mengapresiasi upaya penulis, Jumrianah, M.Pd.I., yang dengan
ketekunan dan ketulusan hati berhasil menyajikan karya ini dengan bahasa
yang mengalir, sistematis, dan bernuansa reflektif. Harapan saya, semoga
buku ini menjadi inspirasi bagi para pendidik, akademisi, dan pemerhati
budaya untuk terus menggali nilai-nilai luhur bangsa yang sejalan dengan
prinsip-prinsip Islam.

Akhirnya, semoga karya ini memberikan manfaat yang luas,
memperkuat identitas pendidikan Islam berbasis budaya, dan menjadi
amal jariyah bagi semua pihak yang terlibat dalam proses penerbitannya.

Sangatta, Januari 2026
Editor

Dr. Ramdanil Mubarok



Daftar Isi

Prakata EItOr ......cccoiiiiiiiiiiiiiiciiccc e v
Daftar ISi ...c.ccuiiiiiiicc i vii
BAB |
Pendidikan Islam dan Kearifan LoKQl...........eencnineniann 1
A. Paradigma Hubungan antara Pendidikan dan Kebudayaan............. 1
B. Posisi Nilai-Nilai Islam dalam Kebudayaan Lokal Nusantara.......... 8
C. Urgensi Pelestarian Nilai Pendidikan Islam melalui

Tradisi Masyarakat BUgis .........cccceveurieunirnecnnciriceeceseeeneennes 15
D. Pemetaan Kajian Islam dan Budaya Lokal ..........ccccccoeueurinininnanes 22

BAB ||

Landasan Pendidikan ISIam.........cnciciciicncnnnn, 27
A. Konsep Nilai dalam Perspektif Islam ........cccocvevncnecncnccincneenn. 27
B. Konsep Pendidikan ISIam .........cccccvcuviieiiiciciccicicicicicicicieiennes 30
C. Prinsip Tarbiyah, Ta'lim, dan Tadib ..............cooccvevevvevnicniereee 37
D. Landasan Dasar Pendidikan Islam ......c.cccocovecnincncnicncnccnnee 39
E. Tujuan dan Ruang Lingkup Pendidikan Islam .........cccccccceuvinnnaees 42
E  Nilai-Nilai Pendidikan Islam .........cccccooeernienincnnicncenecenccienee 45
G. Implikasi Pendidikan Islam terhadap Pembentukan

Akhlak dan Karakter Sosial .......cccccceveenncennccinncercrcereceenees 55

vii



BAB IlI

Islam dan Kebudyaan Lokal: Pendekatan dan Teoritik .......57
A. Hubungan Agama dan Budaya dalam Konteks Islam Nusantara..57
B. Akulturasi dan Integrasi Nilai Syariat dengan Adat Bugis ............ 61
C. Pendidikan Islam sebagai Instrumen Pelestarian Nilai Budaya.....66
D. Tradisi Serupa di Daerah Lain .......c.cccooooeiviciniciniciiiicccee 72

BAB IV

Tradisi Mappanre Temme’ (Khataman Al-Qur'an) ........... 77
A. Pengertian Budaya Mappanre Temme............ooccevrrecevnneceernenn. 77
B. Sejarah dan Latar Belakang Tradisi Mappanre Temme’

(Khataman Al-QUIAN) .......c.ceeveeeieeeeceeeeeeceeeeee e 83
C. Struktur Prosesi dan Simbolisme dalam Praktik Mappanre

TEININE ... 92
D. Transformasi Tradisi Mappanre Temme’ dari Masa ke Masa........... 97
E. Peran Tokoh Agama dan Masyarakat dalam

Mempertahankan Tradisi.......c.cecveerereerecenineeenecnieeseeeseeeeenes 103

BABV

Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi

11V [e] ol eTe] o] (= K= o 0] o o 1= X m
A. Pelaksanaan Prosesi Mappanre Temme’ ...........ccveeveuvevuncereennenn. 111
B. Nilai-Nilai dalam Tradisi Mappanre Temme'...........ccccoovureueurunenee. 118
C. Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Mappanre Temme' ............ 136

viii



BAB VI

Revitalisasi Nilai Mappanre Temme’ dalam

Pendidikan ISIAM ... ssesees 147
A. Kontekstualisasi Praktik Tradisi Mappanre Temme’ di Era

MOEIT ..t saees 147
B. Relevansi Nilai-Nilai Mappanre Temme’ dalam

Pendidikan Islam Kontemporer..........coceceveerecuneeneceneunecencenecnnes 151
C. Strategi Revitalisasi Nilai-Nilai tersebut di Lembaga

Pendidikan Formal dan Nonformal .........cccccccoeueiiiiininininininnns 158
D. Sintesis Teoretik Pendidikan Islam Berbasis Budaya Lokal......... 164
Daftar Pustaka.........coooueiiiiiniiiccccccs s 171
Profil PENULIS .....covmieiiiciiccircce e 179






BAB |

Pendidikan Islam dan
Kearifan Lokal

A. Paradigma Hubungan antara Pendidikan dan
Kebudayaan

Pendidikan dan kearifan lokal merupakan dua entitas yang tidak dapat
dipisahkan dalam kehidupan manusia. Pendidikan adalah proses pewarisan
dan pengembangan nilai, sedangkan kebudayaan adalah wadah tempat
nilai itu hidup dan berkembang. Keduanya saling membentuk dinamika
yang menentukan arah dan corak peradaban manusia. Dalam konteks
tersebut, pendidikan berperan tidak hanya sebagai sarana transfer ilmu
pengetahuan, tetapi juga sebagai wahana pewarisan nilai-nilai budaya dan
spiritual yang membentuk identitas kolektif suatu masyarakat.

1. Pendidikan dan Kebudayaan sebagai Dua Pilar Peradaban
Pendidikan dan kebudayaan adalah dua dimensi kehidupan manusia
yang saling berkelindan dan membentuk peradaban. Pendidikan
berperan sebagai sarana pengalihan nilai, pengetahuan, dan norma
sosial dari satu generasi ke generasi berikutnya; sementara kebudayaan




adalah sistem makna dan nilai yang menjadi orientasi kehidupan
sosial. Dalam terminologi Tilaar (2002), pendidikan merupakan
“rekonstruksi kebudayaan manusia melalui proses belajar yang sadar
dan terarah”

Kebudayaan memberi arah pada pendidikan, sedangkan
pendidikan menjadi motor penggerak bagi perubahan dan kelestarian
kebudayaan. Proses ini tidak pernah statis: setiap masyarakat,
termasuk masyarakat Islam di Nusantara, mengalami dialektika
antara pelestarian nilai lama dan penerimaan nilai baru yang sesuai

dengan tantangan zaman (Sutarto & Mardapi, 2020).

Dalam kerangka sosial, kebudayaan berfungsi sebagai “sistem
nilai” yang mengatur pola pikir dan perilaku manusia, sedangkan
pendidikan menjadi mekanisme sosialisasi nilai tersebut agar
tetap hidup dalam diri individu dan masyarakat. Oleh karena itu,
pendidikan dan kebudayaan bukan sekadar berdampingan, tetapi
saling mengisi dan menghidupi satu sama lain (Geertz, 1973).

Dengan demikian, pendidikan dan kebudayaan merupakan dua
pilar peradaban yang tidak dapat dipisahkan; keduanya membentuk
hubungan dialektis yang dinamis antara pewarisan dan pembaruan
nilai. Ketika pendidikan berfungsi sebagai medium transformasi
kebudayaan, maka kebudayaan menyediakan landasan moral dan
identitas bagi arah pendidikan. Dalam konteks tersebut, kemajuan
suatu bangsa, termasuk peradaban Islam di Nusantara, hanya dapat
dicapai apabila sistem pendidikannya berpijak pada nilai-nilai budaya
yang hidup di tengah masyarakat, sekaligus mampu menuntun
perubahan menuju tatanan kehidupan yang lebih beradab.

Filsafat Pendidikan dan Kebudayaan

Secara filosofis, hubungan antara pendidikan dan kebudayaan dapat
dijelaskan melalui tiga dimensi utama: ontologis, epistemologis, dan
aksiologis.

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL



BAB ||

Landasan Pendidikan Islam

A. Konsep Nilai dalam Perspektif Islam

Nilai (value) dalam Islam merupakan esensi dari sistem moral dan spiritual
yang menjadi dasar segala tindakan manusia. Dalam pandangan Islam,
nilai tidak bersifat relatif, melainkan berpijak pada sumber yang absolut,
yaitu wahyu Allah SWT. Al-Quran dan Sunnah menjadi tolok ukur bagi
kebenaran dan kebaikan suatu perbuatan. Nilai dalam Islam mengandung
dimensi ilahiah (ketuhanan) dan insaniyah (kemanusiaan), yang bersatu
dalam kesadaran tauhid yaitu kesadaran akan keesaan Allah dalam seluruh
aspek kehidupan (Nasution, 2020).

Nilai-nilai Islam mencakup tiga dimensi utama yaitu nilai akidah
(keimanan), nilai ibadah (pengabdian), dan nilai akhlak (moral).
Ketiganya saling melengkapi dalam membentuk pribadi Muslim yang
utuh. Nilai akidah menanamkan kepercayaan terhadap Allah sebagai
sumber kebenaran mutlak, nilai ibadah mengatur hubungan manusia
dengan Tuhan, sedangkan nilai akhlak menata hubungan sosial dan
kemanusiaan. Menurut Al-Ghazali, akhlak merupakan buah dari iman
yang benar dan ibadah yang ikhlas, sehingga pendidikan Islam pada

27




28

hakikatnya adalah proses menanamkan nilai-nilai tersebut dalam diri
manusia (Al-Ghazali, 2015).

Dalam kerangka sosial, nilai Islam bersifat universal dan kontekstual.
Ia universal karena berlaku bagi seluruh umat manusia, namun kontekstual
karena dapat diimplementasikan sesuai situasi budaya masyarakat. Oleh
karena itu, penerapan nilai Islam di Nusantara termasuk di masyarakat
Bugis menunjukkan keberhasilan Islam sebagai agama yang mampu
menyatu dengan budaya tanpa kehilangan prinsip-prinsip moralnya
(Azra, 2019).

Nilai adalah sesuatu yang bersifat abstrak dan berkaitan dengan
masalah penghayatan yang dikehendaki dan tidak dikehendaki, yang
disenangi dan tidak disenangi (Mappanganro, 1997). Nilai berasal dari
bahasa Latin “Valere” yang berarti bernilai, berguna atau berharga, yaitu
kualitas sesuatu yang membuatnya didambakan atau diidamkan orang
(Lorens Bagus, 2000). Dengan kata lain apabila sesuatu itu dipandang baik,
atau dirasakan bermanfaat untuk dimiliki, bermanfaat untuk dikerjakan,
atau untuk dicapai seseorang, maka akan menjadi idaman seseorang. Jadi
sesuatu itu bernilai, yang biasanya nilai berada dalam bidang atau etika
atau estetika.

Secara filosofis nilai sangat terkait dengan masalah etika, karena itu
etika sering pula disebut sebagai filsafat nilai, yang mengkaji nilai-nilai
moral sebagai tolok ukur tindakan dan perilaku manusia dalam berbagai
aspek kehidupan. Mengenai sumber etika dan moral dapat merupakan
hasil pemikiran, adat istiadat atau tradisi, idiologi bahkan dari agama
(Said Agil Husin Al Munawar, 2005). Dalam konteks pendidikan Islam,
sumber etika dan nilai-nilai yang paling shahih adalah Al-Quran dan
sunah Nabi SAW.

Berdasarkan uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa nilai adalah
batasan-batasan, norma-norma yang diakui oleh manusia dan digunakan
sebagai pedoman dalam menentukan sikap dan keseluruhan perilakunya.
Secara garis besar nilai dibagi dalam dua kelompok yaitu nilai-nilai
nurani (values of being) dan nilai-nilai memberi (values of giving). Nilai-

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL



BAB I

Islam dan Kebudyaan Lokail:
Pendekatan dan Teoritik

A. Hubungan Agama dan Budaya dalam Konteks
Islam Nusantara

Hubungan antara agama dan budaya merupakan persoalan klasik
yang selalu aktual dalam sejarah peradaban Islam, terutama di wilayah
Nusantara yang sangat majemuk secara etnik, sosial, dan kultural. Islam
hadir di Indonesia tidak dalam ruang kosong budaya, tetapi di tengah
masyarakat yang telah memiliki sistem nilai, kepercayaan, dan tradisi yang
mengakar kuat. Karena itu, penyebaran Islam di Nusantara berlangsung
melalui proses interaksi kultural yang damai, persuasif, dan akomodatif
bukan dengan penaklukan atau pemaksaan (Azra, 2004).

Secara sosiologis, budaya adalah ekspresi kreativitas manusia dalam
memahami dan menata kehidupannya. Agama, di sisi lain, adalah
sistem nilai transendental yang memberi arah dan makna pada budaya
tersebut. Dalam konteks Islam, budaya bukanlah entitas yang harus
ditolak, melainkan wadah tempat nilai-nilai ilahiah diimplementasikan.

57




58

Islam, sebagaimana dikemukakan oleh Clifford Geertz (1973), memiliki
kemampuan adaptif yang tinggi: ia tidak hanya menuntut perubahan

moral individu, tetapi juga menstrukturkan kembali sistem sosial dan

budaya tanpa menghapus identitas lokal.

1.

Prinsip Dasar Interaksi Islam dan Budaya

Secara teologis, Islam mengakui keberadaan budaya sebagai bagian
dari sunnatullah yaitu hukum Allah dalam kehidupan manusia. Al-
Qur’an menegaskan bahwa keberagaman adalah kehendak Allah agar
manusia saling mengenal (litaarafu) dan belajar satu sama lain (QS.
Al-Hujurat [49]: 13).

r&J» 5 @&l 85 g 1SCEs §) L
<z Eos oz

\ul BT 0 e Sl &) 15had 655
@(‘o/r‘cz

Artinya: Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan
kamu dari seorang laki-laki dan perempuan. kemudian, Kami
menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu
saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di
sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah
Maha Mengetahui lagi Mahateliti.

Ayat ini menjadi dasar filosofis bahwa Islam membuka ruang
bagi pluralitas budaya, sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip
tauhid. Ulama besar seperti Ibn Khaldun (2017) menyebut bahwa
budaya merupakan hasil interaksi antara agama, akal, dan lingkungan.
Agama berfungsi memberi arah moral dan spiritual bagi budaya.

Sedangkan budaya menjadi medium praksis nilai-nilai agama.
Ketika keduanya bersinergi, lahirlah peradaban yang beradab
(madaniyah). Pandangan tersebut sejalan dengan konsep urf dalam
hukum Islam, yaitu kebiasaan masyarakat yang diakui sepanjang tidak
bertentangan dengan syariat (Al-Qardhawi, 1996). Dengan demikian,

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL



BAB [V

Tradisi Mappanre Temme’
(Khataman Al-Qur‘an)

A. Pengertian Budaya Mappanre Temme’

Manusia dan budaya adalah suatu rangkaian yang tidak dapat terlepas
sejak manusia pertama (Nabi Adam as) turun di muka bumi ini, karena
dilihat dari sisi manapun manusia dari makhluk duniawi terlepas dari
status manusia sebagai makhluk ukhrawi. Manusia dikatakan sebagai
makhluk duniawi karena manusia lahir, hidup dan berkembang di dunia.
Merupakan suatu keniscayaan pula manusia bergumul dengan segala
kehidupan dunia, tantangan yang didapatkan dan berinteraksi dengan
berbagai manusia lainnya. Hal tersebut terjadi dari waktu ke waktu hingga
manusia tersebut kembali kepada Sang Khalik.

Manusia dalam proses mendunia, harus menggunakan budi dan
dayanya, mempergunakan segala kemampuannya, baik yang bersifat cipta,
rasa, maupun karsa (A. Mukti Ali, 1985). Ini berarti manusia berperan aktif
dalam mewujudkan kehidupan yang baik bagi dirinya dan kehidupannya
dalam memanfaatkan segala hal yang ada disekitarnya baik manusia




78

maupun hal lainnya, maka pada saat inilah tercipta sebuah kebudayaan
bagi manusia.

Basrowi mengutip kata Koentjaraninggrat mengenai kebudayaan:
Kata Budaya yang berasal dari bahasa Sansekerta yaitu “buddhayah” yang
merupakan bentuk jamak dari “Buddhi” yang berarti budi atau akal. Pada
kutipan lainnya dari Bekker, yang menduga kata kebudayaan berasal dari
kata “abhyudaya”, yang berasal dari bahasa Sansakerta (Basrowi, 2005).

Lebih lanjut dalam Sanskrit Dictionary yang diambil Bakker selanjutnya
dikutip oleh Basrowi yakni: Kata “abhyudaya”, meliputi hasil baik,
kemajuan dan kemakmuran yang serba lengkap. Kata-kata ini menurut
Bakker dipakai dalam kitab Dharmasutera dan dalam kitab-kitab agama
Budha untuk menunjukkan kemakmuran, kebahagiaan, kesejahteraan
moral dan rohani, maupun material dan jasmani, sebagai kebalikan dari
Nirvana atau penghapusan segala musibah untuk mencapai kebahagiaan
dunia. Bakker sendiri mengartikan secara singkat: kebudayaan sebagai
penciptaan, penerbitan dan pengolahan nilai-nilai insani.

Menurut A. Hasyim (1993) dalam bukunya, Sejarah Kebudayaan
Islam definisi Kebudayaan adalah: Penjelmaan (manifestasi) akal dan
rasa manusia; hal mana berarti bahwa manusialah yang menciptakan
kebudayaan, atau dengan kata lain bahwa kebudayaan bersumber kepada

manusia.

Menurut Djojodigoeno (1996) dikutip dalam buku Rohiman
Notodidagdo, dalam bukunya Ilmu budaya dasar berdasarkan Al-Quran
dan Alhadis yakni; Kebudayaan atau budaya adalah daya dari budi yang
serupa cita rasa dan karsa. Menurut Koentjaraningrat (2009) dalam
bukunya sendiri mendefinisikan kebudayaan adalah: Keseluruhan
sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia dalam kehidupan
masyarakat yang dijadikan milik dari manusia dengan belajar. Adapun
istilah Inggrisnya berasal dari bahasa Latin colore, yang berarti “mengolah,
mengerjakan’, terutama mengolah tanah atau bertani. Arti ini berkembang
menjadi culture, sebagai segala daya dan usaha manusia untuk merubah
alam Djojodigoeno (1974).

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL



BABV

Nilai-Nilai Pendidikan Islam
dalam Tradisi Mappanre
Temme’

A. Pelaksanaan Prosesi Mappanre Temme’

Pada dasarnya tradisi Mappanre Temme’ seperti yang dijelaskan dalam
Glosarium Sulawesi Selatan, diartikan sebagai proses pengadaan
penjamuan sehubungan dengan khataman Al-Quran. Akan tetapi, sebelum
pelaksanaan tradisi ini dimulai, ada beberapa tradisi yang mendahului
pelaksanaan tradisi ini dalam proses menuju khataman Al-Quran, karena
pada hakekatnya pelaksanaan khataman Al-Quran tidak akan sempurna
tanpa adanya tradisi sebelumnya yaitu: tradisi mappangngolo mangngaji
dan tradisi maccera’.

Tradisi mappangngolo mangngaji adalah sebuah tradisi yang perlu
dilakukan sebelum memulai membaca Al-Quran. Tradisi ini memerlukan
kelapa beserta gula merah untuk diberikan makan kepada seseorang yang
baru memulai belajar membaca Al-Quran. Seperti yang diungkapkan oleh
Imira bahwa sebelum memulai mengaji, seorang anak yang ingin belajar




R 112

mengaji melaksanakan tradisi mappangngolo mappangngaji, dengan
sebelumnya membawa kelapa dan gula merah.

Kalau seseorang mau belajar mengaji perlu menyediakan kelapa
dengan gula merah lalu diberi makan, makkeda nenekta macenningngi
atinna. Setelah tradisi mappangngolo mangngaji, dilangsungkan pula
sebuah tradisi yang bernama maccera. Tradisi ini dilangsungkan setiap
seseorang yang mengaji naik tingkat. Setiap seseorang naik tingkat dalam
proses mengaji, diharuskan memotong dua ekor ayam. Tingkatan-
tingkatan dalam mengaji itu, dalam hal ini ada dua versi yang ditemukan
penulis, ada yang mengatakan 6 surah, ada pula yang mengatakan 8 surah.

Hal tersebut tergambar bahwa dahulu setiap orang naik mengaji,
diwajibkan maccera ayam. Maccera dilangsungkan pada tiap ayat-ayat
tertentu yaitu: Al-Fatihah 2 ekor, Iqra’ 2 ekor, Amma’ 2 ekor, Aliflam mim
2 ekor, Subhana 2 ekor, tabara 2 ekor. Jadi total 12 ekor ayam sampai tamat,
ditambah beberapa ayam setelah tamat. Maccera itu dilangsungkan 8 kali,
8 kali maccera yaitu pada surah Al fatihah, Iqra, amma, alif lam mim, at
taubah, subhana, yasin, dan tabaraka.

Dengan demikian, tradisi maccera adalah sebuah tradisi yang
dilangsungkan ketika seseorang yang hendak melanjutkan bacaan dari
surah ke surah tertentu, perlu memotong ayam dua ekor hingga mencapai
surah terakhir. Ayam yang telah dipotong dibawah untuk diberika kepada
guru mengaji. Setelah itu, salah satu bagian ayam yaitu hati disuapkan
kepada orang yang belajar mengaji untuk dimakan langsung dihadapan
guru mengaji tersebut.

Setelah dua rangkaian prosesi dalam belajar mengaji selesai, maka
sampailah pada proses akhir yakni tradisi Mappanre Temme’ yang
merupakan sebuah tradisi penjamuan sehubungan dengan khataman
Al-Quran. Zainal Abbas mengatakan bahwa Mappanre Temme’lebih dari
sekedar sebuah tradisi pada saat tamat mengaji. Mappanre Temme’ adalah
rangkaian puncak dari salah satu cara hidup orang muslim (membaca
Al-Quran) yang memiliki arti yang sangat mendalam, sehingga tradisi ini
jangan disalah pahami hanya sebagai sebuah perayaan bagi orang yang

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL



BAB VI

Revitalisasi Nilai Mappanre
Temme’ dalam Pendidikan Islam

A. Kontekstualisasi Praktik Tradisi Mappanre
Temme’ di Era Modern

Memasuki abad ke-21, tradisi keagamaan lokal seperti Mappanre Temme’
menghadapi tantangan yang semakin kompleks. Perkembangan teknologi
informasi, urbanisasi, dan globalisasi nilai telah mengubah cara masyarakat
Bugis memaknai simbol-simbol budaya dan praktik keagamaannya.
Tradisi yang dahulu berakar pada spiritualitas dan kesederhanaan kini
sering bergeser menjadi peristiwa sosial simbolik, yang kadang lebih
menonjolkan aspek seremonial daripada substansi nilai pendidikan Islam.
namun, perubahan tersebut tidak selalu berarti kemunduran.

Dalam perspektif antropologi budaya, tradisi justru menunjukkan
daya hidupnya (cultural resilience) ketika mampu menyesuaikan diri
dengan konteks baru tanpa kehilangan inti nilai yang mendasarinya
(Turner, 1969). Oleh karena itu, analisis kontekstual terhadap praktik
Mappanre Temme’ di era modern perlu dilakukan untuk memahami

147




R 143

bagaimana masyarakat Bugis memaknai, mengadaptasi, dan mereproduksi

nilai-nilai pendidikan Islam di tengah perubahan sosial.

1.

Pergeseran Makna dan Praktik Sosial

Praktik Mappanre Temme’ pada masa kini memperlihatkan adanya
redefinisi nilai dari ritual spiritual menuju ekspresi identitas sosial-
religius. Banyak keluarga melaksanakan tradisi tersebut bukan semata
sebagai bentuk syukur religius, tetapi juga sebagai simbol prestise,
penghormatan sosial, dan bentuk eksistensi budaya Bugis di ruang
publik.

Fenomena tersebut sejalan dengan teori cultural reproduction
dari Bourdieu, yang menjelaskan bahwa praktik sosial tradisional
dapat bertransformasi menjadi sarana pembentukan status sosial
dan modal simbolik (Bourdieu, 1984). Dalam konteks Mappanre
Temme’, partisipasi masyarakat, kemeriahan acara, dan publikasi di
media sosial menjadi indikator keberhasilan ritual, menggantikan
kesyahduan spiritual sebagai pusat makna. Meski demikian,
perubahan tersebut juga memiliki nilai positif:

a. Ia menandakan bahwa masyarakat masih menganggap tradisi
keagamaan sebagai sarana pendidikan moral dan sosial.

b. Tradisi menjadi ruang komunikasi lintas generasi antara orang
tua, guru, dan anak-anak.

c. Pelaksanaan dalam konteks modern memperluas cakupan
dakwah dan edukasi Islam melalui media baru.

Artinya, meskipun bentuk ritual berubah, substansi nilai-nilai
pendidikan Islam seperti syukur, ukhuwah, adab kepada guru, dan
penghormatan terhadap Al-Quran masih hidup dalam kesadaran
masyarakat.

Modernisasi dan Reduksi Spiritualitas
Namun di sisi lain, tidak dapat dipungkiri bahwa modernisasi juga
menimbulkan reduksi makna spiritual. Beberapa indikatornya antara

lain:

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL



Daftar Pustaka

Abd. Mujib, & Mudzakkir, J. (2006). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta:

Kencana.

Abdullah, I. (2020). Kearifan lokal dan transformasi sosial: Perspektif
antropologi budaya Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdusyani. (1994). Sosiologi: Skematika teori terapan. Jakarta: Bumi
Aksara.

Al-Abrasyi, M. Athiyah. (1979). Al-Tarbiyah al-Islamiyah wa falsafatuhu.
Kairo: Zikr al-Fikr.

Al-Attas, S. M. N. (1984). The concept of education in Islam: A framework
for an Islamic philosophy of education. Bandung: Mizan.

Al-Attas, S. M. N. (1990). The concept of education in Islam: A framework
for an Islamic philosophy of education. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (2018). Islam and secularism. Kuala Lumpur: ISTAC
Press.

Al-Farugqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and
workplan. Washington, DC: IIIT.

Al-Ghazali. (2015). Ihya’ ‘ulum al-din. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Al-Munawar, S. A. H. (2005). Aktualisasi nilai-nilai Quran dalam sistem
pendidikan Islam. Ciputat: PT Ciputat Press.

Al-Nahlawi, A. R. (1979). Ushul al-tarbiyah wa asalibuha fi al-bayt wa al-
madrasah wa al-mujtama’. Damaskus: Dar al-Fikr.

Al-Quranku dengan Tajwid Blok Warna disertai terjemah. (2010). Jakarta:
Lautan Lestari.

Al-Razy, E al-D. (n.d.). Mafatih al-ghayb. Teheran: Dar al-Kutub al-
‘Tlmiyyah.

Al-Shiddieqy, M. H. (1998). Al-Islam I. Semarang: Pustaka Riski Putra.

7



Al-Zuhailiy, W. (1986). Ushul al-figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr.

Ali, A. M. (1985). Beberapa persoalan agama dewasa ini. Yogyakarta:
Rajawali Pers.

Ali, H. N. (1999). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: PT Logos Wacana Ilmu.
Ali, M. D. (2000). Pendidikan agama Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Amiruddin. (2022). Pendidikan Islam dalam perspektif kearifan lokal
Sulawesi Selatan. Makassar: Alauddin University Press.

Arifin, M. (2000). Ilmu pendidikan Islam: Suatu tinjauan teoritis dan praktis
berdasarkan pendekatan interdisipliner. Jakarta: PT Bumi Aksara.

Azra, A. (1998). Esei-esai intelektual Muslim & pendidikan Islam. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu.

Azra, A. (2002). Islam Nusantara: Jaringan ulama Timur Tengah dan
Kepulauan Nusantara abad XVII-XVIII. Jakarta: Prenada Media.

Azra, A. (2004). Jaringan ulama Timur Tengah dan kepulauan Nusantara
abad XVII-XVIII. Jakarta: Kencana.

Azra, A. (2019). Islam Nusantara dan transformasi sosial budaya. Jakarta:
Prenada Media.

Bagus, L. (2000). Kamus filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Umum.
Basrowi. (2005). Pengantar ilmu sosiologi. Jakarta: Ghalia Indonesia.
Basrowi. (2009). Pengantar sosiologi. Jakarta: Ghalia Indonesia.

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgement of taste.
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Buletin Triwulan. (1997). Bosara: Media informasi sejarah dan budaya.
Ujung Pandang: Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional.

Bungin, B. (2010). Metodologi penelitian kualitatif: Aktualisasi metodologis
ke arah ragam varian kontemporer. Jakarta: PT Rajagrafindo Persada.

Daradjat, Z. (1992). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. (2002). Kamus besar bahasa
Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

172



Departemen Pendidikan Nasional. (2008). Kamus besar bahasa Indonesia
(Edisi keempat). Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Dewantara, K. H. (2013). Pendidikan: Pemikiran, konsepsi, keteladanan,
dan kebudayaan. Yogyakarta: UST Press.

Djumransjah. (2007). Pendidikan Islam: Menggali tradisi, mengukuhkan
eksistensi. Malang: UIN Malang Press.

Durkheim, E. (1912). The elementary forms of religious life. London: Allen
& Unwin.

El-Mubarok, Z. (2008). Membumikan pendidikan nilai: Mengumpulkan
yang terserak, menyambung yang terputus, dan menyatukan yang
tercerai. Bandung: Alfabeta.

Emzir. (2012). Metodologi penelitian pendidikan: Kuantitatif dan kualitatif
(Cet. VI). Jakarta: Rajagrafindo Persada.

Endraswara, S. (2003). Metodologi penelitian kebudayaan. Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Fahimah, L. (2020). Integrasi nilai-nilai kearifan lokal dalam kurikulum
pendidikan Islam. Yogyakarta: Deepublish.

Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed. New York: Continuum.

Fuad, C. (2008). Budaya sekolah dan mutu pendidikan. Jakarta: PT Pena
Cita Satria.

Gazalba, S. (1998). Masyarakat Islam: Pengantar sosiologi dan sosiografi
(Cet. II). Jakarta: Bulan Bintang.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.

Getteng, A. R. (2005). Pendidikan Islam di Sulawesi Selatan: Tinjauan
historis dari tradisional hingga modern. Yogyakarta: Grha Guru.

Hakim, A. A., & Mubarak, J. (2000). Metodologi studi Islam (Cet. III).
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Hamid, A. (2006). Kebudayaan Bugis. Makassar: Dinas Kebudayaan dan
Pariwisata Provinsi Sulawesi Selatan.

Hartono, H. (1990). Ilmu sosial dasar. Jakarta: Bumi Aksara.

173



Hasan, N. (2019). Islam Nusantara: Teologi, sosial, dan budaya. Bandung:
Mizan.

Hasanuddin, H. (2020). Pergeseran nilai dalam tradisi keagamaan
masyarakat Bugis. Jurnal Al-Adabiyah, 18(1), 45-62.

Hasmah. (1991). Ungkapan tradisional Bugis daerah Sulawesi Selatan.
Ujung Pandang: Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional.

Hasyim, M. (1993). Sejarah kebudayaan Islam (Cet. IV). Jakarta: Bulan
Bintang.

Hasyim, M. (2018). Islam Nusantara dan identitas kebangsaan. Jurnal
Fikrah, 6(2),201-218.

Hidayat, A. (2020). Globalisasi dan tantangan pendidikan Islam di era
digital. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 9(2), 101-116.

Ibn Khaldun, A. R. (2017). Mugaddimah. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Qayyim al-Jauziyyah. (2018). Tuhfatul maudud bi ahkam al-maulud.
Riyadh: Darussalam.

Jala, ‘Abd al-Jalal Fatah. (1977). Min ushul al-tarbiyyah fi al-Islam. Mesir:
Dar al-Kutub al-Mishriyyah.

Kahmad, D. (2002). Sosiologi agama. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Kemendikbud. (2021). Panduan implementasi pendidikan karakter dan
moderasi beragama di sekolah. Jakarta: Direktorat PAL

Kementerian Agama RI. (2019). Al-Quran dan terjemahannya. Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran.

Kementerian Agama RI. (2022). Transformasi pesantren dan pendidikan
Islam berbasis budaya. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan
Islam.

Koentjaraningrat. (1974). Kebudayaan, mentalitas, dan pembangunan
(Cet. XXIII). Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka
Cipta.

174



Komaruddin, & Komaruddin, Y. T. S. (2000). Kamus istilah karya tulis
ilmiah. Jakarta: Bumi Aksara.

Latif, Y. (2019). Wawasan Pancasila: Bintang penuntun untuk pembudayaan
nasional. Jakarta: Kompas.

Longi, S. (2001). Kerajaan Tanete. Barru: Proyek Pengadaan Sarana Sekolah
Dasar Dinas P & K.

Madjid, A. (2004). Pendidikan agama Islam berbasis kompetensi: Konsep
dan implikasinya. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Madjid, N. (1992). Islam, doktrin dan peradaban: Sebuah telaah kritis
tentang masalah keimanan, kemanusiaan, dan kemodernan. Jakarta:
Yayasan Wakaf Paramadina.

Madjid, N. (1997). Islam, kemodernan dan keindonesiaan. Bandung:
Mizan.

Mappangara, S. (2007). Glosarium Sulawesi Selatan. Makassar: BPNST
Makassar.

Mappanganro. (1997). Pendidikan nilai untuk pembentukan sikap dan
perilaku menurut Al-Quran. Ujung Pandang: IAIN Alauddin.
Mardinium, J. (n.d.). Jangan tangisi tradisi: Transformasi budaya menuju

masyarakat modern.

Marimba, A. D. (1962). Pengantar filsafat pendidikan Islam. Bandung: Al-
Marif.

Maryaeni. (2005). Metode penelitian kebudayaan. Jakarta: Bumi Aksara.

Mattulada. (1985). Latoa: Suatu lukisan analitis terhadap antropologi orang
Bugis. Makassar: Hasanuddin University Press.

Monoharto, G., dkk. (2003). Seni tradisional Sulawesi Selatan dalam H.
Ajiep Padindang (Ed.), Seni tradisional: Kekayaan budaya yang
tiada tara. Makassar: Lamacca Press.

Mujib, A., & Mudzakkir, J. (2006). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Kencana
Prenada Media.

175



Munawwir, A. W. (1984). Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia.
Yogyakarta: Pustaka Progressif.

Nasrah, S. (2004). Mahasiswa dan pembaharuan. Yogyakarta: Grha Guru.

Nasution, H. (2020). Islam dan kebudayaan Indonesia kontemporer. Jakarta:
Rajawali Pers.

Nata, A. (2008). Metodologi studi Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Nizar, S. (2005). Sejarah dan pergolakan pemikiran pendidikan Islam: Potret
Timur Tengah era awal dan Indonesia. Padang: Quantum Teaching.

Notodidagdo, R. (1996). Ilmu budaya dasar berdasarkan Al-Quran dan Al-
Hadis (Cet. IX). Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Nurmada, D. (2006). Sistern moralitas Islam. Jakarta: CV Andal Bhineka
Mandiri.

Partanto, P. A. (2001). Kamus ilmiah populer (Cet. I). Surabaya: Arkola.
Poedjiadi, A. (2005). Sains dan teknologi masyarakat: Model pembelajaran

kontekstual bermuatan nilai. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Poelinggomang, E. L. (2004). Sejarah Sulawesi Selatan. Makassar:
Balitbangda.

Rahim, A. (2021). Revitalisasi nilai budaya Bugis dalam pendidikan Islam
modern. Makassar: Alauddin Press.

Rahman, E (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual
tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Ramayulis. (2008). llmu pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Rasdiyanah, A. (1995). Integrasi sistem pangngaderreng (adat) dengan
sistem syariat sebagai pandangan hidup orang Bugis dalam Lontarak
Latoa. Yogyakarta: Program Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga.

Rasyid, A. (2018). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam tradisi Mappatamma
di Sulawesi Barat. Jurnal Ilmu Budaya Islam, 4(1), 65-83.

Rasyid. (2008). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam tradisi Mappatamma
di Kabupaten Polman Sulawesi Barat (Tesis). Makassar: Fakultas
Dirasah Islamiyah.

176



Rauf, A. (2017). Siri’ na pacce dalam perspektif etika Islam. Makassar: Balai
Penelitian dan Pengembangan Keagamaan.

Rauf, H. (2017). Islam dan kebudayaan Bugis-Makassar: Suatu pendekatan
pendidikan. Makassar: UIN Alauddin Press.

Ridha, M. R. (1377 H). Tafsir al-Manar (Cet. IV). Mesir: Dar al-Manar.

Riduwan. (2012). Belajar mudah penelitian untuk guru, karyawan, dan
peneliti pemula (Cet. VIII). Bandung: Alfabeta.

Rosyadi, K. (2004). Pendidikan profetik. Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Said, N. (2015). Tradisi keagamaan masyarakat Bugis: Kajian budaya dan
nilai Islam. Makassar: Alauddin Press.

Said, N. (2018). Pendidikan karakter berbasis kearifan lokal Bugis. Jurnal
Pendidikan Islam, 7(2), 143-159.

Said, N., & Rahim, A. (2020). Integrasi nilai budaya lokal dalam penguatan
pendidikan Islam di Sulawesi Selatan. Jurnal Al-Ulum, 20(1), 57-74.

Salim, A. (2014). Teori dan paradigma penelitian sosial. Yogyakarta: Tiara
Wacana.

Sauri, S. (2006). Pendidikan berbasis nilai kemanusiaan. Bandung: Alfabeta.

Schein, E. H. (2004). Organizational culture and leadership. San Francisco:
Jossey-Bass.

Shihab, M. Q. (2002). Wawasan Al-Quran: Tafsir tematik atas pelbagai
persoalan umat. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2006). Tafsir al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-
Quran (Vol. 8). Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2013). Membumikan Al-Quran: Fungsi dan peran wahyu
dalam kehidupan masyarakat. Bandung: Mizan.

Siregar, H. (2010). Etika sosial dalam perspektif Islam. Medan: Perdana
Publishing.

Spradley, J. P. (1997). Metode etnografi. Yogyakarta: Tiara Wacana.

177



Strauss, A., & Corbin, J. (1990). Basics of qualitative research: Grounded
theory procedures and techniques. Newbury Park, CA: Sage
Publications.

Sugiyono. (2015). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif,
kualitatif, dan R&»D. Bandung: Alfabeta.

Sulaiman, A. (2019). Nilai dan pendidikan Islam dalam masyarakat Bugis
Makassar. Makassar: Alauddin University Press.

Suriasumantri, J. S. (2010). Filsafat ilmu: Sebuah pengantar populer. Jakarta:
Pustaka Sinar Harapan.

Syah, M. (2010). Psikologi pendidikan dengan pendekatan baru. Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Syamsuddin, A. R. (2018). Adab dan pendidikan karakter dalam perspektif
Islam klasik. Yogyakarta: Deepublish.

Syamsul, A. (2012). Pendidikan Islam dan perubahan sosial. Jakarta: PT
RajaGrafindo Persada.

Tafsir, A. (2006). Ilmu pendidikan Islami. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global

masa depan dalam transformasi pendidikan nasional. Jakarta:
Grasindo.

Usman, H. (2011). Manajemen: Teori, praktik, dan riset pendidikan. Jakarta:
Bumi Aksara.

Wahid, A. (2001). Prisma pemikiran Gus Dur. Jakarta: LKiS.

Zakiyah, D. (2017). Nilai-nilai pendidikan karakter dalam budaya Bugis

dan relevansinya terhadap pembelajaran PAI. Makassar: Alauddin
Press.

Zarkasyi, H. E (2010). Worldview Islam sebagai asas pendidikan Islam.
Gontor: ISID Press.

178



Profil Penulis

Jumrianah, M.Pd.l lahir di Toe, Kabupaten Barru,
Provinsi Sulawesi Selatan pada tanggal 27
Januari 1990, dari pasangan bapak Usman
dan Hj. llemma. Penulis merupakan anak
kedua dari empat bersaudara. Pendidikan
dasar dan menengah diperoleh dari SD Inpres
Toe, SMPN 1 Soppeng Riaja, dan MAN 2 Madello
Kabupaten Barru. Pendidikan tinggi ditempuh
dari Program Studi Pendidikan Agama Islam
pada fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri
Alauddin Makassar. Berkat motivasi, ketekunan dan keyakinan,
penulis menempuh jenjang pendidikan Pascasarjana Magister di
perguruan tinggi UIN Alauddin Makassar pada bidang konsentrasi
Pendidikan dan Keguruan tahun 2013, dengan harapan di masa
depan dapat mendedikasikan diri sebagai pendidik professional.

Penulis pernah menjadi tenaga guru honorer di MTs. Hartaco
Indah Makassar sejak Tahun 2013 sampai 2016. Sejak Tahun 2018
hijrah ke Sangatta, Kabupaten Kutai Timur, Provinsi Kalimantan
Timur dan menjadi dosen tetap pada Program Studi PGMI sampai
sekarang. Penulis bisa dihubungi ke nomor HP. 08529929725],

E-mail: jumrianah9090@gmail.com

179


mailto:jumrianah9090@gmail.com

180



i, i i | 1 . 1
- e i e —————————————— i i S — =
i e i N A SADEC AT Tl O
; L AL A" ALY AALYALY A "TAEh AL AL AETAAT AR
. TN b | L2 Ty TYa® b\: ‘-'?_ihd*‘? .“il!-?_!"h?"‘n:.?_r '_"’i‘.‘.‘-_\

Pendidihan

Islam

Tk # Berbasis Kearifan Lokal +

i

Menclusuri Nilni-Nila Tradisi Mappanre Temime®
di Tamah Haly:

Buku Pendidikan Islam Berbasis Kearifan Lokal: Menelusuri Nilai-Nilai Tradisi
Mappanre Temme' di Tanah Bugis menghadirkan kajian mendalam tentang integrasi
nilai-nilai Islam dalam budaya lokal Musantara. Melalui penelusuran tradisi Mappanre

Tenme' yaitu sebuah prosesi khataman Al-Quran yang hidup di tengah masyarakat

e L Bugis. Penulis menguraikan bagaimana ajaran [slam bertransformasi menjadi praktik .7
sosial, spiritual, dan edukatif yang membentuk karakter umat. :
ol e T D tengah arus modernisasi dan globalisasi, buka ini mengajak pembaca untuk o -
LA mercvitalisasi nilai-nilai keikhlasan, adab, ukhuwah, dan tanggung jawab yang

' terkandung dalam tradisi keagamaan lokal. Dengan pendekatan pendidikan Islamy el
antropologi budaya, dan etnopedagogi, karya ini menawarkan model pembelajaran g i
. kontekstual yang berpijak pada nilai-nilai Qur ani dan realitas sosial masyarakat Bugis. e 4
Karya ini menjadi referensi penting bagi akademisi, guru Pendidikan Agama = "
Islam, mahasiswa, serta pemerhali budaya Islam Nusantara yang ingin memahami | * *¥ 3

nhwl.Imrlunnhanlnrd dt.n.lil'l.‘ld blid.’]}ﬂ dan pﬂ‘.l.dld,l.lm.n BuLu it I.'ru.ln.a.n saka.d.u telagh> -5 ‘=

Pondidilan

SBH 9FR-623-

I3 Hl H ” m




	Prakata Editor
	BAB I
	Pendidikan Islam dan Kearifan Lokal
	A.	Paradigma Hubungan antara Pendidikan dan Kebudayaan


	BAB II
	Landasan Pendidikan Islam
	A.	Konsep Nilai dalam Perspektif Islam


	BAB III
	Islam dan Kebudyaan Lokal: Pendekatan dan Teoritik
	A.	Hubungan Agama dan Budaya dalam Konteks Islam Nusantara


	BAB IV
	Tradisi Mappanre Temme’ (Khataman Al-Qur’an)
	A.	Pengertian Budaya Mappanre Temme’


	BAB V
	Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Mappanre Temme’
	A.	Pelaksanaan Prosesi Mappanre Temme’ 


	BAB VI
	Revitalisasi Nilai Mappanre Temme’ dalam Pendidikan Islam
	A.	Kontekstualisasi Praktik Tradisi Mappanre Temme’ di Era Modern


	Daftar Pustaka
	Profil Penulis

