




PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN LOKAL
Menelusuri Nilai-Nilai Tradisi Mappanre Temme’ di Tanah Bugis

Penulis : Jumrianah, M.Pd.I.

Editor : Dr. Ramdanil Mubarok, S.Pd.I., M.M.

ISBN	 : 	 978-623-127-565-3

Copyright © Januari 2026

Ukuran: 15.5 cm x 23 cm; Hal: x + 180 

Isi merupakan tanggung jawab penulis.
Hak cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip atau memperbanyak baik 
sebagian ataupun keseluruhan isi buku dengan cara apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Desainer sampul	 : Muhammad Ridho Naufal

Penata isi	 : D Gea Nuansa 

Cetakan I, Januari 2026

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh  
CV. Literasi Nusantara Abadi 
Perumahan Puncak Joyo Agung Residence Kav. B11 Merjosari 
Kecamatan Lowokwaru Kota Malang 
Telp : +6285887254603, +6285841411519 
Email: penerbitlitnus@gmail.com 
Web: www.penerbitlitnus.co.id 
Anggota IKAPI No. 209/JTI/2018



Kata Pengantar

Puji syukur ke hadirat Allah SWT. atas limpahan rahmat, taufik, dan 
inayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan buku referensi 

berjudul Pendidikan Islam Berbasis Kearifan Lokal: Menelusuri Nilai-Nilai 
Tradisi Mappanre Temme’ di Tanah Bugis. Shalawat serta salam semoga 
senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW., suri teladan bagi 
seluruh umat manusia dalam membangun akhlak, ilmu, dan peradaban.

Buku ini lahir dari keinginan untuk menggali dan menghidupkan 
kembali nilai-nilai pendidikan Islam yang berakar kuat dalam tradisi 
masyarakat Nusantara, khususnya masyarakat Bugis. Tradisi Mappanre 
Temme’ atau prosesi khatam Al-Qur’an bukan hanya warisan budaya 
keagamaan, melainkan juga cerminan spiritualitas, adab, dan karakter 
sosial yang luhur. Nilai-nilai seperti keikhlasan, syukur, penghormatan 
kepada guru, serta kebersamaan menjadi inti yang relevan dengan tujuan 
pendidikan Islam sepanjang masa.

Di tengah tantangan modernitas, pendidikan Islam perlu memiliki 
akar kultural yang kokoh agar mampu melahirkan generasi berakhlak, 
berpengetahuan, dan berjati diri. Dengan pendekatan interdisipliner 
antara pendidikan Islam, antropologi budaya, dan teologi sosial, buku 
ini berupaya menggali serta merevitalisasi nilai-nilai pendidikan Islam 
yang terkandung dalam tradisi lokal, kemudian menyajikannya sebagai 
model konseptual pendidikan Islam berbasis budaya. Pendekatan ini 
diharapkan dapat memperkaya teori dan praktik pendidikan Islam yang 
lebih kontekstual, moderat, dan relevan dengan realitas sosial masyarakat 
Indonesia.

Sebagai buku referensi akademik, karya ini ditujukan tidak hanya bagi 
kalangan dosen, mahasiswa, dan pemerhati pendidikan Islam, tetapi juga 
bagi para guru, pengasuh pesantren, pemerhati budaya, serta pembuat 
kebijakan pendidikan. Buku ini diharapkan menjadi rujukan ilmiah yang 

iii



memperkuat khazanah pemikiran pendidikan Islam di Indonesia serta 
berkontribusi dalam memperkokoh moderasi beragama dan revitalisasi 
nilai-nilai budaya bangsa.

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada semua pihak yang 
telah memberikan dukungan, motivasi, dan arahan dalam proses penulisan 
karya ini, khususnya kepada Dr. Ramdanil Mubarok, S.Pd.I., M.M. selaku 
editor yang telah banyak memberikan masukan berharga. Semoga Allah 
SWT. senantiasa memberkahi setiap upaya kecil dalam menebar ilmu 
dan nilai kebaikan.

Penulis menyadari bahwa buku ini masih memiliki keterbatasan, 
baik dalam analisis maupun keluasan bahasan. Oleh karena itu, kritik dan 
saran yang bersifat membangun sangat diharapkan untuk penyempurnaan 
pada edisi berikutnya.

Akhirnya, semoga buku ini dapat memberikan manfaat ilmiah, 
memperkuat akar keilmuan pendidikan Islam yang berkarakter lokal, 
serta menjadi sumbangsih kecil dalam membangun peradaban ilmu 
pengetahuan yang beradab dan berkepribadian Indonesia.

Sangatta, Januari 2026

Penulis

Jumrianah, M.Pd.I.

iv



Prakata Editor

Alhamdulillāh, segala puji bagi Allah SWT., Tuhan semesta alam 
yang telah melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya kepada 

kita semua. Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada 
junjungan kita Nabi Muhammad SAW., beserta keluarga, sahabat, dan 
para pengikutnya hingga akhir zaman.

Buku Pendidikan Islam Berbasis Kearifan Lokal: Menelusuri Nilai-Nilai 
Tradisi Mappanre Temme’ di Tanah Bugis merupakan sebuah kontribusi 
penting dalam memperkaya khazanah keilmuan pendidikan Islam di 
Indonesia. Kehadiran buku ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam 
tidak hanya bertumpu pada teks dan teori normatif, tetapi juga hidup dan 
berakar dalam realitas sosial-budaya masyarakat.

Nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi Mappanre Temme’ menjadi 
bukti bahwa Islam mampu berakulturasi dengan budaya lokal tanpa 
kehilangan kemurnian ajarannya. Kearifan lokal seperti rasa syukur, 
penghormatan kepada guru, dan semangat kebersamaan yang terwujud 
dalam prosesi khataman Al-Qur’an masyarakat Bugis adalah manifestasi 
nyata dari nilai-nilai pendidikan Islam yang membumi.

Sebagai editor, saya memandang buku ini tidak hanya bernilai ilmiah, 
tetapi juga memiliki pesan moral dan kultural yang sangat relevan dengan 
konteks pendidikan Islam kontemporer. Integrasi antara kearifan lokal 
dan nilai-nilai Qur’ani yang ditawarkan dalam buku ini menjadi salah 
satu bentuk ijtihad intelektual untuk membumikan pendidikan Islam yang 
humanis, inklusif, dan kontekstual.

v



Saya mengapresiasi upaya penulis, Jumrianah, M.Pd.I., yang dengan 
ketekunan dan ketulusan hati berhasil menyajikan karya ini dengan bahasa 
yang mengalir, sistematis, dan bernuansa reflektif. Harapan saya, semoga 
buku ini menjadi inspirasi bagi para pendidik, akademisi, dan pemerhati 
budaya untuk terus menggali nilai-nilai luhur bangsa yang sejalan dengan 
prinsip-prinsip Islam.

Akhirnya, semoga karya ini memberikan manfaat yang luas, 
memperkuat identitas pendidikan Islam berbasis budaya, dan menjadi 
amal jariyah bagi semua pihak yang terlibat dalam proses penerbitannya.

Sangatta, Januari 2026

Editor

Dr. Ramdanil Mubarok

 

vi



Daftar Isi

Prakata Editor................................................................................................v
Daftar Isi ..................................................................................................... vii

BAB I
Pendidikan Islam dan Kearifan Lokal................................................1
A.	 Paradigma Hubungan antara Pendidikan dan Kebudayaan..............1
B.	 Posisi Nilai-Nilai Islam dalam Kebudayaan Lokal Nusantara...........8
C.	 Urgensi Pelestarian Nilai Pendidikan Islam melalui 

Tradisi Masyarakat Bugis .....................................................................15
D.	 Pemetaan Kajian Islam dan Budaya Lokal.........................................22

BAB II
Landasan Pendidikan Islam.............................................................. 27
A.	 Konsep Nilai dalam Perspektif Islam..................................................27
B.	 Konsep Pendidikan Islam.....................................................................30
C.	 Prinsip Tarbiyah, Ta’lim, dan Ta’dib...................................................37
D.	 Landasan Dasar Pendidikan Islam .....................................................39
E.	 Tujuan dan Ruang Lingkup Pendidikan Islam..................................42
F.	 Nilai-Nilai Pendidikan Islam................................................................45
G.	 Implikasi Pendidikan Islam terhadap Pembentukan 

Akhlak dan Karakter Sosial..................................................................55

vii



BAB III
Islam dan Kebudyaan Lokal: Pendekatan dan Teoritik........57
A.	 Hubungan Agama dan Budaya dalam Konteks Islam Nusantara...57
B.	 Akulturasi dan Integrasi Nilai Syariat dengan Adat Bugis .............61
C.	 Pendidikan Islam sebagai Instrumen Pelestarian Nilai Budaya......66
D.	 Tradisi Serupa di Daerah Lain ..........................................................72

BAB IV
Tradisi Mappanre Temme’ (Khataman Al-Qur’an)............... 77
A.	 Pengertian Budaya Mappanre Temme’...............................................77
B.	 Sejarah dan Latar Belakang Tradisi Mappanre Temme’ 

(Khataman Al-Quran)...........................................................................83
C.	 Struktur Prosesi dan Simbolisme dalam Praktik Mappanre 

Temme’..................................................................................................92
D.	 Transformasi Tradisi Mappanre Temme’ dari Masa ke Masa...........97
E.	 Peran Tokoh Agama dan Masyarakat dalam 

Mempertahankan Tradisi................................................................... 103

BAB V
Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi 
Mappanre Temme’.................................................................................111
A.	 Pelaksanaan Prosesi Mappanre Temme’ .......................................... 111
B.	 Nilai-Nilai dalam Tradisi Mappanre Temme’..................................118
C.	 Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Mappanre Temme’.............136

viii



BAB VI
Revitalisasi Nilai Mappanre Temme’ dalam 
Pendidikan Islam...................................................................................147
A.	 Kontekstualisasi Praktik Tradisi Mappanre Temme’ di Era 

Modern................................................................................................. 147
B.	 Relevansi Nilai-Nilai Mappanre Temme’ dalam 

Pendidikan Islam Kontemporer........................................................ 151
C.	 Strategi Revitalisasi Nilai-Nilai tersebut di Lembaga 

Pendidikan Formal dan Nonformal................................................. 158
D.	 Sintesis Teoretik Pendidikan Islam Berbasis Budaya Lokal.......... 164

Daftar Pustaka.......................................................................................... 171
Profil Penulis............................................................................................. 179

ix



x



BAB I
Pendidikan Islam dan 

Kearifan Lokal

A.	 Paradigma Hubungan antara Pendidikan dan 
Kebudayaan

Pendidikan dan kearifan lokal merupakan dua entitas yang tidak dapat 
dipisahkan dalam kehidupan manusia. Pendidikan adalah proses pewarisan 
dan pengembangan nilai, sedangkan kebudayaan adalah wadah tempat 
nilai itu hidup dan berkembang. Keduanya saling membentuk dinamika 
yang menentukan arah dan corak peradaban manusia. Dalam konteks 
tersebut, pendidikan berperan tidak hanya sebagai sarana transfer ilmu 
pengetahuan, tetapi juga sebagai wahana pewarisan nilai-nilai budaya dan 
spiritual yang membentuk identitas kolektif suatu masyarakat.

1.	 Pendidikan dan Kebudayaan sebagai Dua Pilar Peradaban
Pendidikan dan kebudayaan adalah dua dimensi kehidupan manusia 
yang saling berkelindan dan membentuk peradaban. Pendidikan 
berperan sebagai sarana pengalihan nilai, pengetahuan, dan norma 
sosial dari satu generasi ke generasi berikutnya; sementara kebudayaan 

1



2 PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN  LOKAL

adalah sistem makna dan nilai yang menjadi orientasi kehidupan 
sosial. Dalam terminologi Tilaar (2002), pendidikan merupakan 
“rekonstruksi kebudayaan manusia melalui proses belajar yang sadar 
dan terarah”.

Kebudayaan memberi arah pada pendidikan, sedangkan 
pendidikan menjadi motor penggerak bagi perubahan dan kelestarian 
kebudayaan. Proses ini tidak pernah statis: setiap masyarakat, 
termasuk masyarakat Islam di Nusantara, mengalami dialektika 
antara pelestarian nilai lama dan penerimaan nilai baru yang sesuai 
dengan tantangan zaman (Sutarto & Mardapi, 2020).

Dalam kerangka sosial, kebudayaan berfungsi sebagai “sistem 
nilai” yang mengatur pola pikir dan perilaku manusia, sedangkan 
pendidikan menjadi mekanisme sosialisasi nilai tersebut agar 
tetap hidup dalam diri individu dan masyarakat. Oleh karena itu, 
pendidikan dan kebudayaan bukan sekadar berdampingan, tetapi 
saling mengisi dan menghidupi satu sama lain (Geertz, 1973).

Dengan demikian, pendidikan dan kebudayaan merupakan dua 
pilar peradaban yang tidak dapat dipisahkan; keduanya membentuk 
hubungan dialektis yang dinamis antara pewarisan dan pembaruan 
nilai. Ketika pendidikan berfungsi sebagai medium transformasi 
kebudayaan, maka kebudayaan menyediakan landasan moral dan 
identitas bagi arah pendidikan. Dalam konteks tersebut, kemajuan 
suatu bangsa, termasuk peradaban Islam di Nusantara, hanya dapat 
dicapai apabila sistem pendidikannya berpijak pada nilai-nilai budaya 
yang hidup di tengah masyarakat, sekaligus mampu menuntun 
perubahan menuju tatanan kehidupan yang lebih beradab.

2.	 Filsafat Pendidikan dan Kebudayaan
Secara filosofis, hubungan antara pendidikan dan kebudayaan dapat 
dijelaskan melalui tiga dimensi utama: ontologis, epistemologis, dan 
aksiologis.



BAB II
Landasan Pendidikan Islam

A.	 Konsep Nilai dalam Perspektif Islam

Nilai (value) dalam Islam merupakan esensi dari sistem moral dan spiritual 
yang menjadi dasar segala tindakan manusia. Dalam pandangan Islam, 
nilai tidak bersifat relatif, melainkan berpijak pada sumber yang absolut, 
yaitu wahyu Allah SWT. Al-Qur’an dan Sunnah menjadi tolok ukur bagi 
kebenaran dan kebaikan suatu perbuatan. Nilai dalam Islam mengandung 
dimensi ilahiah (ketuhanan) dan insaniyah (kemanusiaan), yang bersatu 
dalam kesadaran tauhid yaitu kesadaran akan keesaan Allah dalam seluruh 
aspek kehidupan (Nasution, 2020).

Nilai-nilai Islam mencakup tiga dimensi utama yaitu nilai akidah 
(keimanan), nilai ibadah (pengabdian), dan nilai akhlak (moral). 
Ketiganya saling melengkapi dalam membentuk pribadi Muslim yang 
utuh. Nilai akidah menanamkan kepercayaan terhadap Allah sebagai 
sumber kebenaran mutlak, nilai ibadah mengatur hubungan manusia 
dengan Tuhan, sedangkan nilai akhlak menata hubungan sosial dan 
kemanusiaan. Menurut Al-Ghazali, akhlak merupakan buah dari iman 
yang benar dan ibadah yang ikhlas, sehingga pendidikan Islam pada 

27



28 PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN  LOKAL

hakikatnya adalah proses menanamkan nilai-nilai tersebut dalam diri 
manusia (Al-Ghazali, 2015).

Dalam kerangka sosial, nilai Islam bersifat universal dan kontekstual. 
Ia universal karena berlaku bagi seluruh umat manusia, namun kontekstual 
karena dapat diimplementasikan sesuai situasi budaya masyarakat. Oleh 
karena itu, penerapan nilai Islam di Nusantara termasuk di masyarakat 
Bugis menunjukkan keberhasilan Islam sebagai agama yang mampu 
menyatu dengan budaya tanpa kehilangan prinsip-prinsip moralnya 
(Azra, 2019).

Nilai adalah sesuatu yang bersifat abstrak dan berkaitan dengan 
masalah penghayatan yang dikehendaki dan tidak dikehendaki, yang 
disenangi dan tidak disenangi (Mappanganro, 1997). Nilai berasal dari 
bahasa Latin “Valere” yang berarti bernilai, berguna atau berharga, yaitu 
kualitas sesuatu yang membuatnya didambakan atau diidamkan orang 
(Lorens Bagus, 2000). Dengan kata lain apabila sesuatu itu dipandang baik, 
atau dirasakan bermanfaat untuk dimiliki, bermanfaat untuk dikerjakan, 
atau untuk dicapai seseorang, maka akan menjadi idaman seseorang. Jadi 
sesuatu itu bernilai, yang biasanya nilai berada dalam bidang atau etika 
atau estetika.

Secara filosofis nilai sangat terkait dengan masalah etika, karena itu 
etika sering pula disebut sebagai filsafat nilai, yang mengkaji nilai-nilai 
moral sebagai tolok ukur tindakan dan perilaku manusia dalam berbagai 
aspek kehidupan. Mengenai sumber etika dan moral dapat merupakan 
hasil pemikiran, adat istiadat atau tradisi, idiologi bahkan dari agama 
(Said Agil Husin Al Munawar, 2005). Dalam konteks pendidikan Islam, 
sumber etika dan nilai-nilai yang paling shahih adalah Al-Quran dan 
sunah Nabi SAW.

Berdasarkan uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa nilai adalah 
batasan-batasan, norma-norma yang diakui oleh manusia dan digunakan 
sebagai pedoman dalam menentukan sikap dan keseluruhan perilakunya. 
Secara garis besar nilai dibagi dalam dua kelompok yaitu nilai-nilai 
nurani (values of being) dan nilai-nilai memberi (values of giving). Nilai-



BAB III
Islam dan Kebudyaan Lokal: 

Pendekatan dan Teoritik

A.	 Hubungan Agama dan Budaya dalam Konteks 
Islam Nusantara

Hubungan antara agama dan budaya merupakan persoalan klasik 
yang selalu aktual dalam sejarah peradaban Islam, terutama di wilayah 
Nusantara yang sangat majemuk secara etnik, sosial, dan kultural. Islam 
hadir di Indonesia tidak dalam ruang kosong budaya, tetapi di tengah 
masyarakat yang telah memiliki sistem nilai, kepercayaan, dan tradisi yang 
mengakar kuat. Karena itu, penyebaran Islam di Nusantara berlangsung 
melalui proses interaksi kultural yang damai, persuasif, dan akomodatif 
bukan dengan penaklukan atau pemaksaan (Azra, 2004).

Secara sosiologis, budaya adalah ekspresi kreativitas manusia dalam 
memahami dan menata kehidupannya. Agama, di sisi lain, adalah 
sistem nilai transendental yang memberi arah dan makna pada budaya 
tersebut. Dalam konteks Islam, budaya bukanlah entitas yang harus 
ditolak, melainkan wadah tempat nilai-nilai ilahiah diimplementasikan. 

57



58 PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN  LOKAL

Islam, sebagaimana dikemukakan oleh Clifford Geertz (1973), memiliki 
kemampuan adaptif yang tinggi: ia tidak hanya menuntut perubahan 
moral individu, tetapi juga menstrukturkan kembali sistem sosial dan 
budaya tanpa menghapus identitas lokal.

1.	 Prinsip Dasar Interaksi Islam dan Budaya
Secara teologis, Islam mengakui keberadaan budaya sebagai bagian 
dari sunnatullah yaitu hukum Allah dalam kehidupan manusia. Al-
Qur’an menegaskan bahwa keberagaman adalah kehendak Allah agar 
manusia saling mengenal (lita‘arafu) dan belajar satu sama lain (QS. 
Al-Hujurat [49]: 13). 

وًْْبًا  ُعُُشُ مُْْكُٰنٰ  نُْاُثْٰىٰ وَجَََعََلْ َ ِنْْ ذََكٍََرٍ وَّ� مُْْكُٰنٰ مِّ� هََُا النَّ�َاُسُ اِنَِّ�اَ خََلََقْْ يٰٓآَيَُّ�
 َ اللّٰهَ� اِنَِّ�َ   ۗ �مُْۗكُىٰقٰ  اَتَْ  ِ اللّٰهِ� عِِنْدََْ  مُْْكُ  اَكَْْرََمََ اِنَِّ�َ  لِتََِعََارََُفُوْْاۚۚ  وَّ�َقََبََاۤۤىِِٕلََ 

عََلِيِْمٌٌْ خََبِيِْرٌٌْ ١٣
Artinya: Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan 
kamu dari seorang laki-laki dan perempuan. kemudian, Kami 
menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu 
saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di 
sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah 
Maha Mengetahui lagi Mahateliti.

Ayat ini menjadi dasar filosofis bahwa Islam membuka ruang 
bagi pluralitas budaya, sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip 
tauhid. Ulama besar seperti Ibn Khaldun (2017) menyebut bahwa 
budaya merupakan hasil interaksi antara agama, akal, dan lingkungan. 
Agama berfungsi memberi arah moral dan spiritual bagi budaya. 

Sedangkan budaya menjadi medium praksis nilai-nilai agama. 
Ketika keduanya bersinergi, lahirlah peradaban yang beradab 
(madaniyah). Pandangan tersebut sejalan dengan konsep ‘urf dalam 
hukum Islam, yaitu kebiasaan masyarakat yang diakui sepanjang tidak 
bertentangan dengan syariat (Al-Qardhawi, 1996). Dengan demikian, 



BAB IV
Tradisi Mappanre Temme’ 

(Khataman Al-Qur’an)

A.	 Pengertian Budaya Mappanre Temme’

Manusia dan budaya adalah suatu rangkaian yang tidak dapat terlepas 
sejak manusia pertama (Nabi Adam as) turun di muka bumi ini, karena 
dilihat dari sisi manapun manusia dari makhluk duniawi terlepas dari 
status manusia sebagai makhluk ukhrawi. Manusia dikatakan sebagai 
makhluk duniawi karena manusia lahir, hidup dan berkembang di dunia. 
Merupakan suatu keniscayaan pula manusia bergumul dengan segala 
kehidupan dunia, tantangan yang didapatkan dan berinteraksi dengan 
berbagai manusia lainnya. Hal tersebut terjadi dari waktu ke waktu hingga 
manusia tersebut kembali kepada Sang Khalik.

Manusia dalam proses mendunia, harus menggunakan budi dan 
dayanya, mempergunakan segala kemampuannya, baik yang bersifat cipta, 
rasa, maupun karsa (A. Mukti Ali, 1985). Ini berarti manusia berperan aktif 
dalam mewujudkan kehidupan yang baik bagi dirinya dan kehidupannya 
dalam memanfaatkan segala hal yang ada disekitarnya baik manusia 

77



78 PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN  LOKAL

maupun hal lainnya, maka pada saat inilah tercipta sebuah kebudayaan 
bagi manusia.

Basrowi mengutip kata Koentjaraninggrat mengenai kebudayaan: 
Kata Budaya yang berasal dari bahasa Sansekerta yaitu “buddhayah” yang 
merupakan bentuk jamak dari “Buddhi” yang berarti budi atau akal. Pada 
kutipan lainnya dari Bekker, yang menduga kata kebudayaan berasal dari 
kata “abhyudaya”, yang berasal dari bahasa Sansakerta (Basrowi, 2005).

Lebih lanjut dalam Sanskrit Dictionary yang diambil Bakker selanjutnya 
dikutip oleh Basrowi yakni: Kata “abhyudaya”, meliputi hasil baik, 
kemajuan dan kemakmuran yang serba lengkap. Kata-kata ini menurut 
Bakker dipakai dalam kitab Dharmasutera dan dalam kitab-kitab agama 
Budha untuk menunjukkan kemakmuran, kebahagiaan, kesejahteraan 
moral dan rohani, maupun material dan jasmani, sebagai kebalikan dari 
Nirvana atau penghapusan segala musibah untuk mencapai kebahagiaan 
dunia. Bakker sendiri mengartikan secara singkat: kebudayaan sebagai 
penciptaan, penerbitan dan pengolahan nilai-nilai insani.

Menurut A. Hasyim (1993) dalam bukunya, Sejarah Kebudayaan 
Islam definisi Kebudayaan adalah: Penjelmaan (manifestasi) akal dan 
rasa manusia; hal mana berarti bahwa manusialah yang menciptakan 
kebudayaan, atau dengan kata lain bahwa kebudayaan bersumber kepada 
manusia.

Menurut Djojodigoeno (1996) dikutip dalam buku Rohiman 
Notodidagdo, dalam bukunya Ilmu budaya dasar berdasarkan Al-Quran 
dan Alhadis yakni; Kebudayaan atau budaya adalah daya dari budi yang 
serupa cita rasa dan karsa. Menurut Koentjaraningrat (2009) dalam 
bukunya sendiri mendefinisikan kebudayaan adalah: Keseluruhan 
sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia dalam kehidupan 
masyarakat yang dijadikan milik dari manusia dengan belajar. Adapun 
istilah Inggrisnya berasal dari bahasa Latin colore, yang berarti “mengolah, 
mengerjakan”, terutama mengolah tanah atau bertani. Arti ini berkembang 
menjadi culture, sebagai segala daya dan usaha manusia untuk merubah 
alam Djojodigoeno (1974).



BAB V
Nilai-Nilai Pendidikan Islam 

dalam Tradisi Mappanre 
Temme’

A.	 Pelaksanaan Prosesi Mappanre Temme’ 

Pada dasarnya tradisi Mappanre Temme’ seperti yang dijelaskan dalam 
Glosarium Sulawesi Selatan, diartikan sebagai proses pengadaan 
penjamuan sehubungan dengan khataman Al-Quran. Akan tetapi, sebelum 
pelaksanaan tradisi ini dimulai, ada beberapa tradisi yang mendahului 
pelaksanaan tradisi ini dalam proses menuju khataman Al-Quran, karena 
pada hakekatnya pelaksanaan khataman Al-Quran tidak akan sempurna 
tanpa adanya tradisi sebelumnya yaitu: tradisi mappangngolo mangngaji 
dan tradisi maccera’.

Tradisi mappangngolo mangngaji adalah sebuah tradisi yang perlu 
dilakukan sebelum memulai membaca Al-Quran. Tradisi ini memerlukan 
kelapa beserta gula merah untuk diberikan makan kepada seseorang yang 
baru memulai belajar membaca Al-Quran. Seperti yang diungkapkan oleh 
Imira bahwa sebelum memulai mengaji, seorang anak yang ingin belajar 

111



112 PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN  LOKAL

mengaji melaksanakan tradisi mappangngolo mappangngaji, dengan 
sebelumnya membawa kelapa dan gula merah.

Kalau seseorang mau belajar mengaji perlu menyediakan kelapa 
dengan gula merah lalu diberi makan, makkeda nenekta macenningngi 
atinna. Setelah tradisi mappangngolo mangngaji, dilangsungkan pula 
sebuah tradisi yang bernama maccera. Tradisi ini dilangsungkan setiap 
seseorang yang mengaji naik tingkat. Setiap seseorang naik tingkat dalam 
proses mengaji, diharuskan memotong dua ekor ayam. Tingkatan-
tingkatan dalam mengaji itu, dalam hal ini ada dua versi yang ditemukan 
penulis, ada yang mengatakan 6 surah, ada pula yang mengatakan 8 surah.

Hal tersebut tergambar bahwa dahulu setiap orang naik mengaji, 
diwajibkan maccera ayam. Maccera dilangsungkan pada tiap ayat-ayat 
tertentu yaitu: Al-Fatihah 2 ekor, Iqra’ 2 ekor, Amma’ 2 ekor, Alif lam mim 
2 ekor, Subhana 2 ekor, tabara 2 ekor. Jadi total 12 ekor ayam sampai tamat, 
ditambah beberapa ayam setelah tamat. Maccera itu dilangsungkan 8 kali, 
8 kali maccera yaitu pada surah Al fatihah, Iqra, amma’, alif lam mim, at 
taubah, subhana, yasin, dan tabaraka.

Dengan demikian, tradisi maccera adalah sebuah tradisi yang 
dilangsungkan ketika seseorang yang hendak melanjutkan bacaan dari 
surah ke surah tertentu, perlu memotong ayam dua ekor hingga mencapai 
surah terakhir. Ayam yang telah dipotong dibawah untuk diberika kepada 
guru mengaji. Setelah itu, salah satu bagian ayam yaitu hati disuapkan 
kepada orang yang belajar mengaji untuk dimakan langsung dihadapan 
guru mengaji tersebut.

Setelah dua rangkaian prosesi dalam belajar mengaji selesai, maka 
sampailah pada proses akhir yakni tradisi Mappanre Temme’ yang 
merupakan sebuah tradisi penjamuan sehubungan dengan khataman 
Al-Quran. Zainal Abbas mengatakan bahwa Mappanre Temme’ lebih dari 
sekedar sebuah tradisi pada saat tamat mengaji. Mappanre Temme’ adalah 
rangkaian puncak dari salah satu cara hidup orang muslim (membaca 
Al-Quran) yang memiliki arti yang sangat mendalam, sehingga tradisi ini 
jangan disalah pahami hanya sebagai sebuah perayaan bagi orang yang 



BAB VI
Revitalisasi Nilai Mappanre 

Temme’ dalam Pendidikan Islam

A.	 Kontekstualisasi Praktik Tradisi Mappanre 
Temme’ di Era Modern

Memasuki abad ke-21, tradisi keagamaan lokal seperti Mappanre Temme’ 
menghadapi tantangan yang semakin kompleks. Perkembangan teknologi 
informasi, urbanisasi, dan globalisasi nilai telah mengubah cara masyarakat 
Bugis memaknai simbol-simbol budaya dan praktik keagamaannya. 
Tradisi yang dahulu berakar pada spiritualitas dan kesederhanaan kini 
sering bergeser menjadi peristiwa sosial simbolik, yang kadang lebih 
menonjolkan aspek seremonial daripada substansi nilai pendidikan Islam. 
namun, perubahan tersebut tidak selalu berarti kemunduran. 

Dalam perspektif antropologi budaya, tradisi justru menunjukkan 
daya hidupnya (cultural resilience) ketika mampu menyesuaikan diri 
dengan konteks baru tanpa kehilangan inti nilai yang mendasarinya 
(Turner, 1969). Oleh karena itu, analisis kontekstual terhadap praktik 
Mappanre Temme’ di era modern perlu dilakukan untuk memahami 

147



148 PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS KEARIFAN  LOKAL

bagaimana masyarakat Bugis memaknai, mengadaptasi, dan mereproduksi 
nilai-nilai pendidikan Islam di tengah perubahan sosial.

1.	 Pergeseran Makna dan Praktik Sosial
Praktik Mappanre Temme’ pada masa kini memperlihatkan adanya 
redefinisi nilai dari ritual spiritual menuju ekspresi identitas sosial-
religius. Banyak keluarga melaksanakan tradisi tersebut bukan semata 
sebagai bentuk syukur religius, tetapi juga sebagai simbol prestise, 
penghormatan sosial, dan bentuk eksistensi budaya Bugis di ruang 
publik.

Fenomena tersebut sejalan dengan teori cultural reproduction 
dari Bourdieu, yang menjelaskan bahwa praktik sosial tradisional 
dapat bertransformasi menjadi sarana pembentukan status sosial 
dan modal simbolik (Bourdieu, 1984). Dalam konteks Mappanre 
Temme’, partisipasi masyarakat, kemeriahan acara, dan publikasi di 
media sosial menjadi indikator keberhasilan ritual, menggantikan 
kesyahduan spiritual sebagai pusat makna. Meski demikian, 
perubahan tersebut juga memiliki nilai positif:

a.	 Ia menandakan bahwa masyarakat masih menganggap tradisi 
keagamaan sebagai sarana pendidikan moral dan sosial.

b.	 Tradisi menjadi ruang komunikasi lintas generasi antara orang 
tua, guru, dan anak-anak.

c.	 Pelaksanaan dalam konteks modern memperluas cakupan 
dakwah dan edukasi Islam melalui media baru.

Artinya, meskipun bentuk ritual berubah, substansi nilai-nilai 
pendidikan Islam seperti syukur, ukhuwah, adab kepada guru, dan 
penghormatan terhadap Al-Qur’an masih hidup dalam kesadaran 
masyarakat.

2.	 Modernisasi dan Reduksi Spiritualitas
Namun di sisi lain, tidak dapat dipungkiri bahwa modernisasi juga 
menimbulkan reduksi makna spiritual. Beberapa indikatornya antara 
lain:



Daftar Pustaka

Abd. Mujib, & Mudzakkir, J. (2006). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: 
Kencana.

Abdullah, I. (2020). Kearifan lokal dan transformasi sosial: Perspektif 
antropologi budaya Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdusyani. (1994). Sosiologi: Skematika teori terapan. Jakarta: Bumi 
Aksara.

Al-Abrasyi, M. Athiyah. (1979). Al-Tarbiyah al-Islamiyah wa falsafatuhu. 
Kairo: Zikr al-Fikr.

Al-Attas, S. M. N. (1984). The concept of education in Islam: A framework 
for an Islamic philosophy of education. Bandung: Mizan.

Al-Attas, S. M. N. (1990). The concept of education in Islam: A framework 
for an Islamic philosophy of education. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (2018). Islam and secularism. Kuala Lumpur: ISTAC 
Press.

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and 
workplan. Washington, DC: IIIT.

Al-Ghazali. (2015). Ihya’ ‘ulum al-din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Munawar, S. A. H. (2005). Aktualisasi nilai-nilai Qur’an dalam sistem 
pendidikan Islam. Ciputat: PT Ciputat Press.

Al-Nahlawi, A. R. (1979). Ushul al-tarbiyah wa ‘asalibuha fi al-bayt wa al-
madrasah wa al-mujtama’. Damaskus: Dar al-Fikr.

Al-Quranku dengan Tajwid Blok Warna disertai terjemah. (2010). Jakarta: 
Lautan Lestari.

Al-Razy, F. al-D. (n.d.). Mafatih al-ghayb. Teheran: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Al-Shiddieqy, M. H. (1998). Al-Islam I. Semarang: Pustaka Riski Putra.

171



Al-Zuhailiy, W. (1986). Ushul al-fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr.

Ali, A. M. (1985). Beberapa persoalan agama dewasa ini. Yogyakarta: 
Rajawali Pers.

Ali, H. N. (1999). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: PT Logos Wacana Ilmu.

Ali, M. D. (2000). Pendidikan agama Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Amiruddin. (2022). Pendidikan Islam dalam perspektif kearifan lokal 
Sulawesi Selatan. Makassar: Alauddin University Press.

Arifin, M. (2000). Ilmu pendidikan Islam: Suatu tinjauan teoritis dan praktis 
berdasarkan pendekatan interdisipliner. Jakarta: PT Bumi Aksara.

Azra, A. (1998). Esei-esai intelektual Muslim & pendidikan Islam. Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu.

Azra, A. (2002). Islam Nusantara: Jaringan ulama Timur Tengah dan 
Kepulauan Nusantara abad XVII–XVIII. Jakarta: Prenada Media.

Azra, A. (2004). Jaringan ulama Timur Tengah dan kepulauan Nusantara 
abad XVII–XVIII. Jakarta: Kencana.

Azra, A. (2019). Islam Nusantara dan transformasi sosial budaya. Jakarta: 
Prenada Media.

Bagus, L. (2000). Kamus filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Umum.

Basrowi. (2005). Pengantar ilmu sosiologi. Jakarta: Ghalia Indonesia.

Basrowi. (2009). Pengantar sosiologi. Jakarta: Ghalia Indonesia.

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgement of taste. 
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Buletin Triwulan. (1997). Bosara: Media informasi sejarah dan budaya. 
Ujung Pandang: Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional.

Bungin, B. (2010). Metodologi penelitian kualitatif: Aktualisasi metodologis 
ke arah ragam varian kontemporer. Jakarta: PT Rajagrafindo Persada.

Daradjat, Z. (1992). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. (2002). Kamus besar bahasa 
Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

172



Departemen Pendidikan Nasional. (2008). Kamus besar bahasa Indonesia 
(Edisi keempat). Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Dewantara, K. H. (2013). Pendidikan: Pemikiran, konsepsi, keteladanan, 
dan kebudayaan. Yogyakarta: UST Press.

Djumransjah. (2007). Pendidikan Islam: Menggali tradisi, mengukuhkan 
eksistensi. Malang: UIN Malang Press.

Durkheim, E. (1912). The elementary forms of religious life. London: Allen 
& Unwin.

El-Mubarok, Z. (2008). Membumikan pendidikan nilai: Mengumpulkan 
yang terserak, menyambung yang terputus, dan menyatukan yang 
tercerai. Bandung: Alfabeta.

Emzir. (2012). Metodologi penelitian pendidikan: Kuantitatif dan kualitatif 
(Cet. VI). Jakarta: Rajagrafindo Persada.

Endraswara, S. (2003). Metodologi penelitian kebudayaan. Yogyakarta: 
Gadjah Mada University Press.

Fahimah, L. (2020). Integrasi nilai-nilai kearifan lokal dalam kurikulum 
pendidikan Islam. Yogyakarta: Deepublish.

Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed. New York: Continuum.

Fuad, C. (2008). Budaya sekolah dan mutu pendidikan. Jakarta: PT Pena 
Cita Satria.

Gazalba, S. (1998). Masyarakat Islam: Pengantar sosiologi dan sosiografi 
(Cet. II). Jakarta: Bulan Bintang.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.

Getteng, A. R. (2005). Pendidikan Islam di Sulawesi Selatan: Tinjauan 
historis dari tradisional hingga modern. Yogyakarta: Grha Guru.

Hakim, A. A., & Mubarak, J. (2000). Metodologi studi Islam (Cet. III). 
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Hamid, A. (2006). Kebudayaan Bugis. Makassar: Dinas Kebudayaan dan 
Pariwisata Provinsi Sulawesi Selatan.

Hartono, H. (1990). Ilmu sosial dasar. Jakarta: Bumi Aksara.

173



Hasan, N. (2019). Islam Nusantara: Teologi, sosial, dan budaya. Bandung: 
Mizan.

Hasanuddin, H. (2020). Pergeseran nilai dalam tradisi keagamaan 
masyarakat Bugis. Jurnal Al-Adabiyah, 18(1), 45–62.

Hasmah. (1991). Ungkapan tradisional Bugis daerah Sulawesi Selatan. 
Ujung Pandang: Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional.

Hasyim, M. (1993). Sejarah kebudayaan Islam (Cet. IV). Jakarta: Bulan 
Bintang.

Hasyim, M. (2018). Islam Nusantara dan identitas kebangsaan. Jurnal 
Fikrah, 6(2), 201–218.

Hidayat, A. (2020). Globalisasi dan tantangan pendidikan Islam di era 
digital. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 9(2), 101–116.

Ibn Khaldun, A. R. (2017). Muqaddimah. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Qayyim al-Jauziyyah. (2018). Tuhfatul maudud bi ahkam al-maulud. 
Riyadh: Darussalam.

Jala, ‘Abd al-Jalal Fatah. (1977). Min ushul al-tarbiyyah fi al-Islam. Mesir: 
Dar al-Kutub al-Mishriyyah.

Kahmad, D. (2002). Sosiologi agama. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Kemendikbud. (2021). Panduan implementasi pendidikan karakter dan 
moderasi beragama di sekolah. Jakarta: Direktorat PAI.

Kementerian Agama RI. (2019). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: 
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Kementerian Agama RI. (2022). Transformasi pesantren dan pendidikan 
Islam berbasis budaya. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan 
Islam.

Koentjaraningrat. (1974). Kebudayaan, mentalitas, dan pembangunan 
(Cet. XXIII). Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka 
Cipta.

174



Komaruddin, & Komaruddin, Y. T. S. (2000). Kamus istilah karya tulis 
ilmiah. Jakarta: Bumi Aksara.

Latif, Y. (2019). Wawasan Pancasila: Bintang penuntun untuk pembudayaan 
nasional. Jakarta: Kompas.

Longi, S. (2001). Kerajaan Tanete. Barru: Proyek Pengadaan Sarana Sekolah 
Dasar Dinas P & K.

Madjid, A. (2004). Pendidikan agama Islam berbasis kompetensi: Konsep 
dan implikasinya. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Madjid, N. (1992). Islam, doktrin dan peradaban: Sebuah telaah kritis 
tentang masalah keimanan, kemanusiaan, dan kemodernan. Jakarta: 
Yayasan Wakaf Paramadina.

Madjid, N. (1997). Islam, kemodernan dan keindonesiaan. Bandung: 
Mizan.

Mappangara, S. (2007). Glosarium Sulawesi Selatan. Makassar: BPNST 
Makassar.

Mappanganro. (1997). Pendidikan nilai untuk pembentukan sikap dan 
perilaku menurut Al-Qur’an. Ujung Pandang: IAIN Alauddin.

Mardinium, J. (n.d.). Jangan tangisi tradisi: Transformasi budaya menuju 
masyarakat modern.

Marimba, A. D. (1962). Pengantar filsafat pendidikan Islam. Bandung: Al-
Ma‘rif.

Maryaeni. (2005). Metode penelitian kebudayaan. Jakarta: Bumi Aksara.

Mattulada. (1985). Latoa: Suatu lukisan analitis terhadap antropologi orang 
Bugis. Makassar: Hasanuddin University Press.

Monoharto, G., dkk. (2003). Seni tradisional Sulawesi Selatan dalam H. 
Ajiep Padindang (Ed.), Seni tradisional: Kekayaan budaya yang 
tiada tara. Makassar: Lamacca Press.

Mujib, A., & Mudzakkir, J. (2006). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Kencana 
Prenada Media.

175



Munawwir, A. W. (1984). Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia. 
Yogyakarta: Pustaka Progressif.

Nasrah, S. (2004). Mahasiswa dan pembaharuan. Yogyakarta: Grha Guru.

Nasution, H. (2020). Islam dan kebudayaan Indonesia kontemporer. Jakarta: 
Rajawali Pers.

Nata, A. (2008). Metodologi studi Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Nizar, S. (2005). Sejarah dan pergolakan pemikiran pendidikan Islam: Potret 
Timur Tengah era awal dan Indonesia. Padang: Quantum Teaching.

Notodidagdo, R. (1996). Ilmu budaya dasar berdasarkan Al-Qur’an dan Al-
Hadis (Cet. IX). Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Nurmada, D. (2006). Sistem moralitas Islam. Jakarta: CV Andal Bhineka 
Mandiri.

Partanto, P. A. (2001). Kamus ilmiah populer (Cet. I). Surabaya: Arkola.

Poedjiadi, A. (2005). Sains dan teknologi masyarakat: Model pembelajaran 
kontekstual bermuatan nilai. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Poelinggomang, E. L. (2004). Sejarah Sulawesi Selatan. Makassar: 
Balitbangda.

Rahim, A. (2021). Revitalisasi nilai budaya Bugis dalam pendidikan Islam 
modern. Makassar: Alauddin Press.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual 
tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Ramayulis. (2008). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Rasdiyanah, A. (1995). Integrasi sistem pangngaderreng (adat) dengan 
sistem syariat sebagai pandangan hidup orang Bugis dalam Lontarak 
Latoa. Yogyakarta: Program Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga.

Rasyid, A. (2018). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam tradisi Mappatamma 
di Sulawesi Barat. Jurnal Ilmu Budaya Islam, 4(1), 65–83.

Rasyid. (2008). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam tradisi Mappatamma 
di Kabupaten Polman Sulawesi Barat (Tesis). Makassar: Fakultas 
Dirasah Islamiyah.

176



Rauf, A. (2017). Siri’ na pacce dalam perspektif etika Islam. Makassar: Balai 
Penelitian dan Pengembangan Keagamaan.

Rauf, H. (2017). Islam dan kebudayaan Bugis-Makassar: Suatu pendekatan 
pendidikan. Makassar: UIN Alauddin Press.

Ridha, M. R. (1377 H). Tafsir al-Manar (Cet. IV). Mesir: Dar al-Manar.

Riduwan. (2012). Belajar mudah penelitian untuk guru, karyawan, dan 
peneliti pemula (Cet. VIII). Bandung: Alfabeta.

Rosyadi, K. (2004). Pendidikan profetik. Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Said, N. (2015). Tradisi keagamaan masyarakat Bugis: Kajian budaya dan 
nilai Islam. Makassar: Alauddin Press.

Said, N. (2018). Pendidikan karakter berbasis kearifan lokal Bugis. Jurnal 
Pendidikan Islam, 7(2), 143–159.

Said, N., & Rahim, A. (2020). Integrasi nilai budaya lokal dalam penguatan 
pendidikan Islam di Sulawesi Selatan. Jurnal Al-Ulum, 20(1), 57–74.

Salim, A. (2014). Teori dan paradigma penelitian sosial. Yogyakarta: Tiara 
Wacana.

Sauri, S. (2006). Pendidikan berbasis nilai kemanusiaan. Bandung: Alfabeta.

Schein, E. H. (2004). Organizational culture and leadership. San Francisco: 
Jossey-Bass.

Shihab, M. Q. (2002). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir tematik atas pelbagai 
persoalan umat. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2006). Tafsir al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-
Qur’an (Vol. 8). Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2013). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan peran wahyu 
dalam kehidupan masyarakat. Bandung: Mizan.

Siregar, H. (2010). Etika sosial dalam perspektif Islam. Medan: Perdana 
Publishing.

Spradley, J. P. (1997). Metode etnografi. Yogyakarta: Tiara Wacana.

177



Strauss, A., & Corbin, J. (1990). Basics of qualitative research: Grounded 
theory procedures and techniques. Newbury Park, CA: Sage 
Publications.

Sugiyono. (2015). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif, 
kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Sulaiman, A. (2019). Nilai dan pendidikan Islam dalam masyarakat Bugis 
Makassar. Makassar: Alauddin University Press.

Suriasumantri, J. S. (2010). Filsafat ilmu: Sebuah pengantar populer. Jakarta: 
Pustaka Sinar Harapan.

Syah, M. (2010). Psikologi pendidikan dengan pendekatan baru. Bandung: 
Remaja Rosdakarya.

Syamsuddin, A. R. (2018). Adab dan pendidikan karakter dalam perspektif 
Islam klasik. Yogyakarta: Deepublish.

Syamsul, A. (2012). Pendidikan Islam dan perubahan sosial. Jakarta: PT 
RajaGrafindo Persada.

Tafsir, A. (2006). Ilmu pendidikan Islami. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global 
masa depan dalam transformasi pendidikan nasional. Jakarta: 
Grasindo.

Usman, H. (2011). Manajemen: Teori, praktik, dan riset pendidikan. Jakarta: 
Bumi Aksara.

Wahid, A. (2001). Prisma pemikiran Gus Dur. Jakarta: LKiS.

Zakiyah, D. (2017). Nilai-nilai pendidikan karakter dalam budaya Bugis 
dan relevansinya terhadap pembelajaran PAI. Makassar: Alauddin 
Press.

Zarkasyi, H. F. (2010). Worldview Islam sebagai asas pendidikan Islam. 
Gontor: ISID Press.

178



Profil Penulis

Jumrianah, M.Pd.I lahir di Toe, Kabupaten Barru, 
Provinsi Sulawesi Selatan pada tanggal 27 
Januari 1990, dari pasangan bapak Usman 
dan Hj. Ilemma. Penulis merupakan anak 
kedua dari empat bersaudara. Pendidikan 
dasar dan menengah diperoleh dari SD Inpres 
Toe, SMPN 1 Soppeng Riaja, dan MAN 2 Madello 
Kabupaten Barru. Pendidikan tinggi ditempuh 
dari Program Studi Pendidikan Agama Islam 

pada fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri 
Alauddin Makassar. Berkat motivasi, ketekunan dan keyakinan, 
penulis menempuh jenjang pendidikan Pascasarjana Magister di 
perguruan tinggi UIN Alauddin Makassar pada bidang konsentrasi 
Pendidikan dan Keguruan tahun 2013, dengan harapan di masa 
depan dapat mendedikasikan diri sebagai pendidik professional.

Penulis pernah menjadi tenaga guru honorer di MTs. Hartaco 
Indah Makassar sejak Tahun 2013 sampai 2016. Sejak Tahun 2018 
hijrah ke Sangatta, Kabupaten Kutai Timur, Provinsi Kalimantan 
Timur dan menjadi dosen tetap pada Program Studi PGMI sampai 
sekarang. Penulis bisa dihubungi ke nomor HP. 085299297251, 
E-mail: jumrianah9090@gmail.com

179

mailto:jumrianah9090@gmail.com


180




	Prakata Editor
	BAB I
	Pendidikan Islam dan Kearifan Lokal
	A.	Paradigma Hubungan antara Pendidikan dan Kebudayaan


	BAB II
	Landasan Pendidikan Islam
	A.	Konsep Nilai dalam Perspektif Islam


	BAB III
	Islam dan Kebudyaan Lokal: Pendekatan dan Teoritik
	A.	Hubungan Agama dan Budaya dalam Konteks Islam Nusantara


	BAB IV
	Tradisi Mappanre Temme’ (Khataman Al-Qur’an)
	A.	Pengertian Budaya Mappanre Temme’


	BAB V
	Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Mappanre Temme’
	A.	Pelaksanaan Prosesi Mappanre Temme’ 


	BAB VI
	Revitalisasi Nilai Mappanre Temme’ dalam Pendidikan Islam
	A.	Kontekstualisasi Praktik Tradisi Mappanre Temme’ di Era Modern


	Daftar Pustaka
	Profil Penulis

